En re iens Chré iens

Recueil d’études pratiques et exégétiques des paroles de Jésus
Yves I-Bing Cheng, M.D., M.A.

Basé sur une oeuvre du Pasteur Eric Chang
www.entretienschretiens.com

A QUI COMPARERAI-JE CETTE GENERATION

Matthieu 11.13-24

L’indifférence de cette génération a la parole de Dieu n’est pas sans conséquence pour la vie

future. Cette indifférence constituera un point majeur de condamnation lors du jugement. C’est ce que
Jésus veut nous faire savoir en Matthieu 11.13-24. Lisons ce passage.

Matthieu 11.13. Car tous les prophétes et la loi ont prophétisé jusqu’a Jean;

14 et, si vous voulez le comprendre, ¢ est lui qui est I’Elie qui devait venir.

15 Que celui qui a des oreilles pour entendre entende.

16 A qui comparerai-je cette génération? Elle ressemble & des enfants assis dans des places
publiques, et qui, s adressant a d’autres enfants,

17 disent: Nous vous avons joué de la fliite, et vous n’avez pas dansé; nous avons chanté des
complaintes, et vous ne vous étes pas lamentés.

18 Car Jean est venu, ne mangeant ni ne buvant, et ils disent: Il a un démon.

19 Le Fils de I’homme est venu, mangeant et buvant, et ils disent: C’est un mangeur et un buveur, un
ami des publicains et des gens de mauvaise vie. Mais la sagesse a été justifiée par ses oeuvres.

20 Alors il se mit a faire des reproches aux villes dans lesquelles avaient eu lieu la plupart de ses
miracles, parce qu’elles ne s’étaient pas repenties.

21 Malheur a toi, Chorazin! malheur a toi, Bethsaida! car, si les miracles qui ont été faits au milieu
de vous avaient été faits dans Tyr et dans Sidon, il y a longtemps qu’elles se seraient repenties, en
prenant le sac et la cendre.

22 C’est pourquoi je vous le dis: au jour du jugement, Tyr et Sidon seront traitées moins
rigoureusement que vous.

23 Et toi, Capernalim, seras-tu élevée jusqu’au ciel? Non. Tu seras abaissée jusqu’au séjour des
morts; car, si les miracles qui ont été faits au milieu de toi avaient été faits dans Sodome, elle
subsisterait encore aujourd’hui.

24 C’est pourquoi je vous le dis: au jour du jugement, le pays de Sodome sera traité moins
rigoureusement que toi.

L’accomplissement d’une promesse

Ce passage débute au v. 13 en mentionnant que tous les prophétes et la loi ont prophétisé
Jjusqu’a Jean. Cela signifie que le ministére de Jean fut un point pivot dans le plan de Dieu. Tout ce
qui a précédé la période dans laquelle Jean a vécu n’était que des prophéties. Mais a partir du moment
ou Jean fait son apparition, nous assistons a I’accomplissement de ces prophéties. L’AT se limitait a
faire I’annonce de I’avénement du royaume de Dieu. L espérance des gens de cette époque était portée
sur un avenir ou Dieu révélera son salut en Christ. Et maintenant, avec la venue de Jean le Baptiste et



de Jésus, tout était prét pour que la promesse d’un nouveau royaume devienne une réalité concrete.
Dieu ne se limite pas a faire des promesses seulement. Ce qu’il promet, il réalise a coup sir.

Donc, toutes les générations avant Jean ont attendu patiemment le salut de Dieu. Pendant de
nombreux siécles, rien ne s’est pointé a 1’horizon. Mais quand Jean le Baptiste a commencé a précher,
la derniére prophétie de I’ AT s’est accomplie. Il est écrit en Malachie 4.5, a la toute fin de I’AT, Voici,
Je vous enverrai Elie, le prophéte, avant que le jour de I’Eternel arrive, ce jour grand et redoutable.
Jean le Baptiste est précisément ce Elie dont il est question ici en Malachie. Il est le précurseur qui
devait préparer la venue du Messie. Il ne faudrait pas penser pour autant que Jean était la réincarnation
du prophéte Elie. Jean était Elie dans le sens qu’il a conduit son ministére avec le méme esprit et la
méme puissance que le prophéte Elie. En parlant de Jean le Baptiste, 1’ange Gabriel dit & Zacharie, 11
marchera devant Dieu avec Pesprit et la puissance d’Elie ... afin de préparer au Seigneur un peuple
bien disposé (Luc 1.17). Zacharie apprend de la bouche d’un ange que son fils, Jean le Baptiste, aura
comme mission de préparer le peuple pour le Seigneur et qu’il sera animé de ’esprit et de la vertu qui
caractérisérent Elie.

Mais les Juifs ne le comprenaient pas de cette fagon. Ils croyaient qu’Elie apparaitrait
réellement en personne pour introduire le Messie. Cela explique pourquoi Jésus montra une certaine
retenue au v. 14 en utilisant les mots, Si vous voulez I’admettre. C’est-a-dire, si vous admettez, si vous
acceptez de croire que Jean est 1’Elie qui doit venir, I’Elie que Dieu a promis d’envoyer. Cette phrase
sous-entend que la prophétie de Malachie selon laquelle Jean est cet Elie était contraire aux attentes de
I’opinion publique.

Il y a une autre raison qui poussa Jésus a s’exprimer de cette maniére. Considérons la situation
sous ’angle de la question suivante. Etait-ce a eux, aux Juifs, de décider s’ils allaient recevoir ce que
Jésus est en train de leur dire? Bien sOr que oui! 1l y a dans ces mots une invitation a évaluer la portée
de leur décision. En effet, si vous admettez que Jean le Baptiste est bel et bien Elie (en esprit et en
puissance), alors vous devrez logiquement accepter que Jésus n’est nul autre que Dieu manifesté dans
la chair.

Je pense que certaines explications s’imposent ici. Vous vous demandez peut-étre, ‘Quel lien y
a-t-il entre Elie et Jésus? Par quoi ces deux personnes sont-elles reliées dans ce passage pour qu’on en
arrive a une telle conclusion?” L’auditoire juif a qui Jésus s’adressait n’a probablement pas mis trop de
temps a comprendre. Nous n’avons qu’a regarder Malachie 3.1 pour en saisir le sens. Nous lisons dans
ce verset, Voici, j'enverrai mon messager, il préparera le chemin devant moi. Qui est celui qui parle
dans ce verset? Le messager ouvrira le chemin devant qui? Qui est en train de venir? ‘Je vais envoyer
mon messager, et il préparera la voie pour moi, dit I’Eternel des armées.” C’est le Seigneur de
I’univers qui parle ici et ¢’est lui qui s’en vient. En d’autres mots, Dieu lui-méme arrive. Tous les Juifs
savaient que Dieu allait venir puisque plusieurs prophétes en avaient fait I’annonce. Or ici, Jésus leur
fait prendre conscience que I’identification de Jean avec le prophéte Elie annoncé dans le livre de
Malachie entraine d’importantes conséquences dans leur interprétation des prophéties messianiques.
Ainsi, si vous admettez que Jean le Baptiste est bien cet Elie qui doit venir, alors vous devrez accepter
la divinité de Jésus. Si vous acceptez I’idée que Jean soit 1’Elie dont la venue a déja été annoncée,
vous ne pouvez pas faire autrement que de reconnaitre Jésus comme le Messie, 1’aboutissement de
toutes les promesses de ’AT. Il s’agit d’une inévitable conclusion. Etes-vous disposés & accepter cela?
C’est pourquoi Jésus dit, Si vous voulez I’admettre. Cette phrase laisse supposer qu’il était tres difficile
pour les Juifs d’y croire. En fait, la plupart rejetteront cette idée.

Comme des enfants capricieux

Le Seigneur Jésus poursuit son discours en posant cette question au v. 16 : A qui comparerai-
je cette génération? Il y répondra aussitdt par une illustration décrivant des enfants qui tentent de jouer
ensemble au marché du village. Certains enfants font des boutades et refusent les jeux qu’on leur
propose. Jésus reproche a cette génération d’étre comme ces enfants boudeurs, n’étant nullement

2



intéressés par I’ceuvre de Dieu parmi eux. Les Juifs ont été les témoins privilégiés de 1’apparition du
Messie, mais tels des enfants capricieux, ils n’ont manifesté aucun penchant pour lui.

A cette époque, toutes les villes avaient une place de marché. C’était un grand lieu de
rencontre. N’importe qui pouvait s’y rendre pour vendre un produit ou dire ce qu’il croyait important
d’étre entendu publiquement. Ainsi, dans un coin du marché, on pouvait voir un fermier occupé a
vendre ses poulets. A un autre endroit, il y avait des gens qui offraient des légumes. Plus loin, un
individu était en train de prononcer un discours sur la philosophie grecque.

La place du marché bouillonnait a chaque jour d’activité humaine. On comprend pourquoi
Paul y allait souvent pour précher. C’est l1a que tout le monde se rencontrait! Si vous n’étiez pas
occupés et si vous vouliez vous changer les idées, quoi de mieux que de se rendre a la place publique.
Il y a fort & parier que plusieurs de vos amis s’y trouvent déja. Vous prenez alors connaissance des
dernieres nouvelles qui affectent la vie de votre communauté. Vous discutez de 1’actualité politique.
Vous laissez libre cours a vos frustrations. Et pendant que les adultes conversent, il y a des enfants qui
courent partout et qui s’amusent.

Jésus compare cette génération a des enfants jouant dans le marché public. Au v. 17, un
groupe d’enfants dit a un autre, Nous vous avons joué de la fliite, et vous n’avez pas dansé; nous avons
chanté des complaintes, et vous ne vous étes pas lamentes. Mis les uns avec les autres, les enfants se
mettent spontanément a jouer. lls aiment particulierement imiter les adultes et souvent, on peut les voir
reproduire les gestes qu’ils voient faire chez les grandes personnes. A quelle occasion joue-t-on de la
flite? La fllite est un instrument qu’on utilise surtout lors d’un mariage ou d’une festivité pour égayer
I’ambiance. Donc un groupe d’enfants commence a jouer de la musique de noces et invite les autres a
jouer. ‘Joignez-vous a nous. Nous allons jouer au mariage. Dansez au son de notre musique.” Mais
I’invitation ne suscita aucun intérét. Les autres enfants dirent, ‘Non, nous n’avons pas envie de danser
aujourd’hui. Le mariage, ce sera pour une autre fois.” Néanmoins, le premier groupe insista et fit une
autre proposition. ‘Vous ne voulez pas jouer au mariage? Alors jouons aux funérailles. Nous allons
chanter des airs d’enterrement et vous allez vous lamenter. ‘Non,’ répondit a nouveau le deuxiéme
groupe, ‘nous ne voulons pas jouer a ce jeu. Nous n’avons pas envie de pleurer.’

‘Nous avons joué un air de flite et vous ne vouliez pas danser. Nous avons entonné un chant
funebre, mais vous n’avez pas pleuré. Vous ne vouliez pas jouer!’

Ce qu’il faut retenir de tout ce scénario, c’est que les enfants du deuxiéme groupe, malgré
I’insistance des autres enfants, refusérent catégoriquement de participer au jeu du mariage ou de
I’enterrement. IIs ont écouté 1’autre groupe d’enfants mais n’ont pas voulu se joindre a eux. Jésus nous
enseigne la lecon suivante. Les gens de cette génération sont comme ces enfants qu’aucune
proposition ne satisfait. 1ls sont peut-étre préts a écouter mais ils se refusent a toute participation. Leur
attitude est similaire a celle que 1’on constate chez eux qui refusent d’accueillir la parole de Dieu dans
leur vie.

L’indifférence de cette génération

Cette comparaison n’a pas perdu de sa pertinence aujourd’hui. Le salut de Dieu a été révélé
aux hommes. On a proclamé I’évangile a chaque génération. Il y a eu pour chaque génération des
hommes et des femmes qui ont entendu la Bonne Nouvelle. Plusieurs ont accepté d’y préter oreille.
Toutefois, peu sont parvenus au salut car la plupart refuserent de se confier en Christ.

Lorsque Jean le Baptiste préchait, les gens se déplacaient par milliers pour écouter son
message. Mais tous n’ont pas cru. Méme si certains se sont réjouis momentanément de la lumiére
qu’apportait le ministére de Jean (Jean 5.35), ils se sont réjouis sans se repentir. On doit reconnaitre
qu’en général I’opinion du peuple juif par rapport a Jean n’était pas tres favorable. La prédication de
Jésus attira également une foule nombreuse. On n’a qu’a donner en exemple 1’incident de la

3



multiplication des pains. Cing mille personnes suivaient Jésus (Matthieu 14.13-21). Mais combien de
ceux-la sont devenus ses disciples? Un petit nombre seulement a franchi les portes du royaume de
Dieu. Plusieurs entendent la parole de 1I’Evangile mais bien peu deviennent croyants.

Certains sentent le besoin de justifier leur manque de réceptivité a I’annonce de la Bonne
Nouvelle. lls disent par exemple, ‘Nous aimons écouter les propos de Jean parce qu’il est un
personnage intéressant. Mais il y a un probléme. Vous savez, Jean n’est pas normal. Observez ce qu’il
mange. Regardez son mode de vie. C’est un excentrique! Il doit slirement &tre possédé d’un mauvais
esprit. Nous ne pouvons pas nous engager a suivre I’enseignement d’un homme qui a un démon.” En
ce qui concerne Jésus, ils ont une autre excuse. ‘Ses discours attirent I’attention. Ils font toujours une
forte impression. Cependant, lorsque vous commencez a mieux le connaitre, vous vous rendez compte
qu’il est un glouton et un ivrogne. Si vous I’invitez chez vous pour un repas, vous allez rapidement
constater qu’il aime boire et faire bonne cheére. Et il peut manger avec n’importe qui, méme avec des
collecteurs d’impdt et des pécheurs. S’il se méle si spontanément aux gens de mauvaise vie, comment
peut-on vraiment adhérer a son enseignement? VVous pouvez écouter ses sermons, mais ne le prenez
pas trop au sérieux.’

Cela me fait penser au verset en Ezéchiel 33.32. Dieu met en garde le prophéte Ezéchiel et lui
dit, Voici, tu es pour eux comme un chanteur agréable, possédant une belle voix, et habile dans la
musique. Ils écoutent tes paroles, mais ils ne les mettent point en pratique. ‘Les gens peuvent venir en
grand nombre pour écouter tes messages. Mais ne te laisse pas emporter par I’enthousiasme. Ces gens
t’écoutent comme s’ils écoutaient une mélodie chantée par quelqu’un doué d’une belle voix. Ils
entendent tes paroles mais ils ne font rien pour les mettre en pratique. Personne n’obéit a tes
recommandations.” Pour ces Israélites en exil, Ezéchiel ne représentait qu’un divertissement musical.
Il n’y a pas de doute que sa musique retenait 1’attention. On aimait le voir et écouter ses chants. Or un
chanteur a comme réle de divertir son auditoire. Il ne leur demande pas d’engagement. Les Israélites,
considérant Ezéchiel comme un artiste de music-hall, n’ont pas vu non plus la nécessité de traduire les
paroles du prophéte en actes. Parfois je me demande si nous vivons la méme situation dans les murs de
nos églises. Apres le culte du dimanche, on entend souvent dire, ‘Oh, pasteur, j’ai beaucoup apprécié
votre message!” Mais combien d’entre nous vont réellement faire un effort pour pratiquer ce qui vient
d’étre préché?

Nous touchons ici le point central de ce passage. Le salut de Dieu est arrivé. L auteur du salut
éternel marche maintenant parmi les hommes. Autrefois ce n’était qu’une promesse. Mais a partir de
I’époque ou Jean le Baptiste préchait, nous assistons a I’accomplissement de cette promesse. Siméon,
ce grand serviteur de Dieu, peut maintenant dire, ‘Selon ta promesse, mes yeux ont vu ton salut (Luc
2.30-31).” Le royaume de Dieu est parvenu jusqu’a nous avec puissance (comme nous 1’avons vu dans
la legon sur Matthieu 11.12) parce que le message de la vérité était préché avec force par Jean le
Baptiste et le Seigneur Jésus. Et Jésus établit cette comparaison. ‘Les gens de cette génération sont
indifférents a 1’évangile. Le message de la Bonne Nouvelle ne les touche nullement. Je les appelle a
entrer en possession du salut mais la majorité préfére m’ignorer. Je les supplie de se convertir mais ils
font la sourde oreille.’

La sagesse a été justifiée

Aprés avoir parlé de I’opinion des gens concernant Jean le Baptiste et concernant lui-méme,
Jésus fait cette étrange déclaration au v. 19 : Mais la sagesse a été justifiée par ses oeuvres. Le
passage paralléle se trouve en Luc 7.35 ou on lit la phrase, Mais la sagesse a été justifiée par tous ses
enfants. Nous voyons que les deux versets ne comportent pas exactement les mémes mots. En
Matthieu, la sagesse est justifiée par ‘ses ceuvres’ alors qu’en Luc, elle est justifiée par ‘ses enfants.’
Malgré cette différence, tous les deux expriment la méme idée. Jean et Jésus sont présentés ici comme
étant des messagers de la sagesse. Et dans ce contexte, la sagesse signifie ‘le plan de Dieu,” ou ‘la voie
de Dieu,’ ou encore ‘la pensée de Dieu.” Elle est pour ainsi dire personnifi¢e, c’est-a-dire qu’elle est
décrite comme si elle était une personne dont le réle consiste a communiquer le dessein de Dieu.

4



Cette sagesse est justifiée par ses ceuvres. En d’autres mots, elle est reconnue juste d’aprés ses
propres ceuvres. On retrouve la méme idée en Matthieu 7.20 ou Jésus dit, C’est a leurs fruits que vous
les reconnaitrez. Celui qui est sage se fait reconnaitre comme tel par les actions qu’il accomplit, et non
pas par ce qu’il dit ou ce qu’il sait. La Bible définit I’homme sage sur la base des gestes que celui-Ci
pose. C’est pourquoi dans I’AT, la sagesse se manifeste avant tout par des actes. Elle est appliquée
directement a la vie quotidienne, & une vie menée dans la justice et en obéissance a la volonté de Dieu.
C’est aussi ce que Jésus veut souligner en Luc par la phrase ‘la sagesse a été justifiée par ses enfants.’
Le dessin que Dieu avait formé pour Jean le Baptiste et Jésus s’est révélé juste par ses effets, c’est-a-
dire par la vie d’amour, de sainteté et de dévotion de ceux qui honorent Dieu. On a reconnu la sagesse
de Dieu en observant la conduite de ses disciples.

La sagesse de ce monde

Cette sagesse est celle qui vient d’en haut, du ciel. Par ailleurs, les Ecritures mentionnent une
autre sorte de sagesse, celle de la terre, celle que Jacques qualifie de charnelle et diabolique (Jacques
3.15). La parabole du riche insensé (Luc 12.13-21) nous donne un exemple de sagesse terrestre. Aux
yeux du monde, I’homme riche dans cette histoire a fait preuve d’une grande sagesse. Il a su gérer
judicieusement ses affaires et a atteint une prospérité peu commune. Ce fermier a eu une si grande
récolte sur sa terre qu’il ne savait plus que faire de ses céréales. Ses greniers €taient pleins a craquer. I1
régla son probléeme en démolissant ses silos pour en construire de plus grands. Cela lui permettra de
vendre graduellement ses céréales sans risquer de voir les prix chuter. C’est ce qu’on appelle avoir le
sens des affaires. Dans le domaine des denrées périssables, une bonne récolte signifie souvent une
baisse des prix. Afin d’influer en sa faveur sur la loi de I’offre et de la demande, cet astucieux fermier
augmente sa capacité d’entreposage. En contrdlant la vitesse d’écoulement de son produit, les prix
pourront demeurer stables. Puis il s’est dit, ‘J’ai beaucoup de bien en réserve pour de nombreuses
années. Pourquoi se compliquer la vie? J’ai les moyens de prendre ma retraite dés aujourd’hui. Je peux
manger et boire comme je veux. Jouissons maintenant de la vie!” Le monde applaudit cette sorte de
sagesse. C’est le raisonnement que ferait la majorite.

Mais Dieu n’approuve pas cette sagesse terrestre car elle est le fruit de la nature charnelle de
I’homme. Pauvre fou que tu es, lui dit-il. Pourquoi Dieu le considére-t-il comme un homme insensé?
Trop occupé a amasser des biens, il a oublié qu’a sa mort tout allait lui échapper. Il ne pourra rien
apporter, pas méme un seul sou, a la tombe. Il aura passé toute sa vie a accumuler un trésor terrestre
pour lui-méme sans jamais rien mettre dans son compte céleste. Quelle folie! 1l était riche parmi les
gens de sa génération mais si pauvre guant a Dieu.

Les enfants de la sagesse

Qui sont-ils ceux qui possédent la sagesse d’en haut? A qui Dieu révéle-t-il la parole de
veérité? Jésus dit en Matthieu 11.25, Je te loue, Pére, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que tu as
caché ces choses aux sages et aux intelligents, et de ce que tu les as révélées aux enfants. Ce sont les
enfants, les étres humbles, ceux qui reconnaissent leur ignorance et leur dépendance, ceux-la
parviendront & la connaissance du Peére, du Fils et du Saint Esprit. Cette connaissance n’est pas le
résultat d’une opération naturelle car le discernement spirituel ne dépend ni du statut ni de
I’intelligence d’un homme mais de Dieu seul. Dieu transmet sa vérité a qui il le veut. Et son choix
s’est arrété sur ceux que le monde n’aurait jamais sélectionnés : les tout-petits. Dans la société, les
enfants n’ont pas de role actif. IIs sont impuissants et entierement dépendants de leurs parents.
Pourtant, Jésus déclare que seuls ceux qui sont comme des enfants pourront recevoir les vérités qui ont
¢été cachées ‘aux sages et aux intelligents.’

Dans la méme foulée, Jésus dit en Matthieu 18, ‘Si ne devenez pas comme un enfant, i.e.,
humble, ouvert a I’enseignement et reconnaissant sa dépendance, vous ne pourrez jamais connaitre la



veérité divine.” En réfléchissant a cet esprit d’enfant, je pense a I’attitude de Paul devant la persécution.
L’apo6tre Paul écrit en 1Corinthiens 4.12-13 qu’il est devenu, par son ministére, comme une sorte de
déchet de la société. 1l dit, On nous insulte, nous bénissons; on nous persécute, nous endurons; on
nous calomnie, nous consolons. Nous sommes jusqu’a présent, pour ainsi dire, les ordures du monde,
le déchet de ’univers. Pour I’amour de Christ, Paul a accepté d’étre repoussé de la pire fagon et d’étre
considéré par le monde comme un moins que rien. Quelle humilité! Quelle foi!

Les enfants de la sagesse sont ceux qui parviennent a discerner la sagesse de Dieu en Christ et
en Jean le Baptiste. IIs sont ceux qui ‘justifient’ Dieu en accueillant son message. Ils ont prouvé
I’authenticité de ses affirmations en menant une vie respectant les directives de la parole de Dieu. Et
tout commence par la recherche de ’humilité, qualité indispensable a qui veut entrer dans le royaume
de Dieu. Ceux qui dénient le conseil divin ne peuvent pas étre admis dans le royaume. Jésus les
compare aux enfants sur la place du marché qui refusent de jouer a quelque jeu que ce soi. lls ne
veulent pas jouer ‘au mariage’ ni a ‘I’enterrement’. La plupart des hommes réagissent de cette maniére
face au message de 1’Evangile. Ils refusent de changer quoi que ce soit a leur vie, préférant continuer &
vivre dans le péché.

Jésus utilise cette illustration pour nous poser quelques questions. Quelle est votre position sur
ce point? Que pensez-vous de Jean et de Jésus? Etes-vous un enfant de la sagesse? Ou appartenez-
vous au groupe d’enfants boudeurs, exigeant de Dieu que tout se déroule selon votre volonté? Le
Seigneur Jésus sollicite une réaction de votre part et surtout une prise de position. Le choix que vous
ferez déterminera ol votre existence aboutira. Au jour du jugement, Jésus en personne rendra la justice
et prendra une décision irrévocable pour chaque étre humain.

C’est pourquoi on le voit réguliérement donner des avertissements concernant le jugement
durant son ministére terrestre. A cet égard, j’aimerais attirer votre attention sur les personnes a qui il
s’adressait principalement. Contrairement a ce qu’on aurait pu penser, ses mises en garde ne visaient
pas les paiens, les gens de I’extérieur, mais plutot les gens de I’intérieur. Le Seigneur Jésus a réservé
ses mots les plus séveres a ceux qui connaissaient Dieu et qui se croyaient sauvés. Cela inclut donc
tous les Juifs pieux de méme que les disciples de Jésus.

Le jugement de cette génération

L’indifférence de cette génération pour les ceuvres du Christ est associée, a partir du v. 20, a
I’indifférence de certaines villes qui ont eu le privilége de voir les miracles de Jésus. Et le Seigneur
affirme qu’elles seront frappées du jugement de Dieu. Ce passage laisse supposer que les miracles a
eux seuls auraient dG amener ces villes a reconnaitre le Fils incarné de Dieu et a se repentir. Mais elles
ne se sont pas repenties et par conséquent, elles seront condamnées au jour du jugement.

Jésus enseigne qu’il y aura différents degrés de sévérité dans le jugement (comme il y aura
une gradation dans les récompenses accordées au ciel). Le sort de certains sera plus ‘supportable’ que
d’autres. Ainsi les villes de Capernaiim, Chorazin et Bethsaida seront traitées avec beaucoup plus de
rigueur que les villes de Tyr, Sidon et Sodome. Ces derniéres villes, Tyr, Sidon et Sodome, n’ont pas
eu I’occasion de voir les miracles de Jésus. Capernaiim, Chorazin et Bethsaida ont eu ce privilége mais
leur endurcissement a 1’égard de la Bonne Nouvelle du royaume fera en sorte qu’elles seront jugées
plus sévérement. A grands priviléges, grande responsabilité. Ceux qui vivent dans les endroits ol il est
facile de se procurer une Bible, ou I’Evangile est largement enseigné, devront s’attendre a un
traitement plus strict au jour du jugement.

Cet avertissement est adressé, je vous le rappelle, aux habitants des endroits ‘ou avait eu lieu
la plupart des miracles de Jésus.” Dans le contexte d’aujourd’hui, les pays chrétiens devraient se sentir
particulierement visés. Leurs églises bénéficient abondamment de la présence et de la puissance de
Jésus. Des conversions miraculeuses s’y produisent réguliérement. L’amour de Dieu est manifeste. Au
jour du jugement, la question sera alors la suivante : Quel accueil avez-vous fait a la grace divine? Sa

6



présence a-t-elle radicalement changé votre vie? Si les ceuvres de Dieu n’ont eu aucune influence sur
vous alors qu’elles étaient si évidentes, je n’0Se pas imaginer ce qui arrivera au jugement dernier. Les
habitants de Bethsaida, de Chorazin et de Capernaiim ont put voir des preuves irréfutables de la
messianité de Jésus. Ont-ils été sauvés? Non, ils ont été condamnés. Pourquoi? Parce qu’au lieu de se
repentir et reconnaitre le Seigneur, ils ont choisi de lui tourner le dos.

L’accés au salut nécessite une réponse a la grace. Le fait de rejeter ou de se montrer indifférent
aux faveurs divines risque d’entrainer, pour celui qui aurait di les reconnaitre, une condamnation plus
sévere que celle réservée a Sodome, capitale des perversions sexuelles. En d’autres mots, les hommes
seront jugés sur les opportunités. Ceux qui auront eu les opportunités et les auront négligés seront
tenus pour plus coupables. C’est le sens des malédictions prononcées par Jésus sur les villes
impénitentes de la Galilée.



