En re iens Chré iens

Recueil d’études pratiques et exégétiques des paroles de Jésus
Yves I-Bing Cheng, M.D., M.A.

Basé sur une oeuvre du Pasteur Eric Chang
www.entretienschretiens.com

NE JUGEZ POINT

Matthieu 7.1-5

Le septiéme chapitre de 1’évangile de Matthieu pourrait s’intituler ‘Les relations chrétiennes’
puisque son enseignement porte sur les relations que le chrétien entretient avec divers groupes
d’individus. Le premier groupe de personnes dont Jésus fait mention concerne les fréres et sceurs en
Christ. Voici ce que nous lisons en Matthieu 7.1-5.

Matthieu 7.1. Ne jugez point, afin que vous ne soyez point jugés.

2 Car on vous jugera du jugement dont vous jugez, et | ‘on vous mesurera avec la mesure dont vous
mesurez.

3 Pourquoi vois-tu la paille qui est dans [’eil de ton fiére, et n’apercois-tu pas la poutre qui est dans
ton ceil?

4 Ou comment peux-tu dire a ton frere: Laisse-moi dter une paille de ton eil, toi qui as une poutre
dans le tien?

5 Hypocrite, Ote premiérement la poutre de ton eil, et alors tu verras comment oter la paille de ['cil
de ton freére.

Une mise en garde contre le jugement téméraire

‘Ne jugez pas les autres.” Ce commandement biblique ne vous est probablement pas étranger.
Si vous avez déja entendu parler du Sermon sur la montagne, vous connaissez slrement cette phrase.
Qu’est-ce que Jésus veut dire par ‘juger quelqu’un?’ Le mot grec pour ‘juger,” kreeno, comporte une
grande diversité de significations. Dans son sens littéral, il décrit I’action de séparer, de mettre quelque
chose en morceaux. Il est aussi utilisé pour exprimer une préférence ou une opinion. Dans le NT, il est
plutét employé comme un terme légal et semi-légal, avec toute la gamme des nuances que le monde
juridique peut lui attribuer. C’est le contexte qui détermine la signification exacte de ce mot.

Dans le contexte de Matthieu 7, la phrase ‘Ne jugez pas’ pourrait avoir comme équivalent
‘N’adoptez pas une attitude critique qui cherche I’erreur.” Ne critiquez pas de maniére irréfléchie. Ne
posez pas un jugement sur un frére en le condamnant sans aucun fondement. Ceci est clairement
exprimé en Romains 2.1, dans la traduction de la Bible du Semeur. Toi donc, qui que tu sois, qui
condamnes ces comportements, tu n’as donc aucune excuse, car en jugeant les autres, tu te
condamnes toi-méme, puisque toi qui les juges, tu te conduis comme eux. ‘Toi qui les juges, toi qui
condamnes leurs comportements.’ Il n’y a pas de doute ici que celui qui juge est celui qui ‘condamne
le comportement’ des autres. Il porte un jugement sur autrui en condamnant ses actions.

Le Seigneur Jésus fait référence a I’attitude critique de la personne qui cherche constamment
I’erreur dans le but de causer du tort a I’autre. Elle prend plaisir a souligner les fautes des autres et n’a



aucune intention de leur venir en aide. Il s’agit d’une disposition qui n’apporte rien de positif dans ses
relations avec autrui.

Il est & remarquer que le jugement dont il est question ici en Matthieu, cette attitude
condamnatoire que nous venons de décrire, est exactement I’inverse de celle qui cherche a sauver.
Jésus dit en Jean 12.47, Si quelqu 'un entend mes paroles et ne les garde point, ce n’est pas moi qui le
juge; car je suis venu non pour juger le monde, mais pour sauver le monde. Dans ce verset, ‘juger le
monde’ et ‘sauver le monde’ sont des antonymes. Lorsque nous portons un jugement sur un frére par
des propos médisants, il est clair que nous n’éprouvons aucune envie de le sauver, i.e., de lui préter
main-forte et de I’édifier.

Faire preuve de discernement

Avant d’aller plus loin, je m’empresse d’ajouter cette précision. Il serait faux de penser que
Jésus désapprouve toute forme de jugement. Ce commandement de ne pas juger notre prochain ne
réclame pas I’abandon de notre esprit critique. Il s’agit d’une interdiction de juger dans un esprit qui
cherche querelle et non pas d’une suspension de notre discernement. Il ne faudrait surtout pas que les
chrétiens ferment les yeux sur le mal et se fassent accroire que tout va bien alors que péché est en train
d’empoisonner la vie de 1’église.

L’enseignement biblique nous incite constamment a faire preuve d’esprit critique dans les
situations ou il faut distinguer la vérité du mensonge, ou le bien du mal. D’ailleurs ces paroles du
Seigneur sur le jugement sont immeédiatement suivies par deux autres commandements dont la
pratique exige I’exercice de notre discernement. Au v. 6, Jésus nous demande de ne pas donner aux
chiens ce qui est sacré ni de jeter nos perles aux pourceaux, et au v. 7, il nous met en garde contre les
faux prophétes. 1l y a dans ces instructions une obligation implicite a reconnaitre ceux que Jésus
appelle des chiens, des pourceaux et des faux prophétes. L’identification de ces personnes doit
forcément passer par notre sens du discernement.

Soumettez-vous les uns aux autres

Il est bien connu que la nature humaine a une propension a critiquer a la légére. 1l est toujours
plus facile de chercher le blame plutdt que de chercher a comprendre le pourquoi des choses. Pourquoi
se compliquer la vie quand on peut accuser quelqu’un? Nous préférons cultiver une image de nous-
mémes qui nous favorise par rapport au reste de la société. Personne n’aime se retrouver au bas de
I’échelle. Pour étre francs, avouons que nous prenons un malin plaisir a critiquer les autres. Ne
trouvez-vous pas? Car le fait de condamner les autres a pour effet de rehausser, du moins en
apparence, I’image qu’on a de soi. En parlant des malheurs d’autrui, on se donne I’impression d’étre
dans une meilleure posture, d’appartenir a une classe supérieure car bien siir, nous ne commettons pas
ce genre d’erreurs. Nous savons faire bien mieux que cela, du moins a nos propres yeux.

La parole de Dieu enseigne une fagcon beaucoup plus constructive d’étre en relation avec notre
prochain. Les chrétiens doivent apprendre a se soumettre les uns aux autres. Dans le royaume de Dieu,
il n’y a pas de place pour ceux qui veulent se donner des airs de supériorité. Le Seigneur Jésus a
communiqué cette lecon a ses disciples en Jean 13 par un geste empreint d’humilité. En lava leurs
pieds, il dit, ‘Le geste que je viens de faire, vous devez aussi le faire I’un envers 1’autre.” Le lavage des
pieds était une responsabilité qui appartenait a 1’esclave. Par son exemple, Jésus nous demande de
nous mettre au service des autres. L ’apotre Paul revient sur ce point a deux reprises, en Philippiens 2.3
et Ephésiens 5.21. ‘Soyez soumis les uns aux autres,” écrit-il. ‘Faites preuve d’humilité et ne vous
considérez pas au-dessus des autres.” Ne vous imposez pas en souverain devant votre prochain. Soyez
plutdt son esclave.



Cette attitude d’esprit se développe au fur et a mesure que nous marchons avec Dieu. Nous
apprenons a distinguer les choses qui comptent aux yeux du Seigneur. Jésus nous dit, ‘Ne considérez
pas les gens avec la méme échelle des valeurs que le monde. Les grands de ce monde n’ont pas
nécessairement une position équivalente dans le royaume des cieux. Si vous voulez étre tenus pour
grands dans le royaume de Dieu, agissez dans ’esprit d’un petit de ce monde. Devenez I’esclave de
votre prochain.” Quel renversement des valeurs! Dieu n’a pas du tout la méme vision des choses que
I’homme naturel. Plus vous nourrissez le sentiment de supériorité dans ce monde, plus cette attitude
vous nuira dans le royaume de Dieu.

La disposition a condamner les autres avec meépris et sans réflexion peut conduire une église a
s’engouffrer dans une voie trés meurtriére. En Galates 5.15, Paul fait la mise en garde suivante. Mais
si vous vous mordez et vous dévorez les uns les autres, prenez garde gue vous ne soyez détruits les uns
par les autres. L’expression ‘mordre et dévorer les uns les autres’ est une autre maniére d’évoquer les
critiques déplacées et blessantes que condamne Jésus. Cette fagon de juger les autres ne peut
qu’étouffer la vie de I’église. Si vous mordez et si vous dévorez, i.e., si vous critiquez en cherchant
une querelle, alors vous allez finir par vous détruire les uns les autres. A la fin de tout cela, il ne
restera rien de vous. VVous allez fatalement a votre perte commune.

Vous voulez éviter une fin aussi tragique? Alors cessez de vous critiquer mutuellement.
Cessez vos médisances. Si vous €tes en désaccord avec 1’opinion d’un frére, allez le trouver et
discutez de cela en privée. Vous n’avez pas de besoin de crier sur les toits votre divergence de vues et
en faisant valoir vos opinions. Et méme si vous aviez raison et qu’il avait tort, cela ne vous donne pas
le droit de nuire a la réputation d’un frere.

Qui es-tu pour juger?

Le pouvoir de juger est une prérogative qui reléve du souverain. Le juge agit au nom de 1’Etat
pour représenter 1’ordre judiciaire. Il a pour fonction de rendre la justice. A cet effet, il est investi
d’une autorité juridictionnelle qui lui donne le pouvoir de faire appliquer la loi. Si vous avez enfreint
la loi, ou s’il y a une discorde entre deux individus, le probléme est présenté devant un juge qui
statuera sur la question. Par son droit et son pouvoir de prononcer un jugement, le juge se trouve dans
une position d’autorité.

Lorsque nous jugeons une personne, ¢’est comme si nous prononcions une sentence contre
cette personne. Par une telle attitude, nous nous plagons au-dessus de celle-ci. Nous prétendons étre
dignes de cette position et nous nous donnons le droit d’étre le juge de la vie d’un autre. Aucun
individu n’a la permission de revendiquer un rdle et une responsabilité qui relévent de Dieu seul. Car
en prenant sur nous le droit de juger les pensées et les intentions des autres (ce que nous sommes tous
tentés de faire quand ceux-ci ne partagent pas nos opinions), nous usurpons la place de Dieu. Depuis
quand suis-je devenu son maitre et qu’il est devenu mon serviteur? Depuis quand ai-je regu le pouvoir
de m’imposer comme juge devant mes semblables par les critiques que je formule a leur égard?

C’est la question que Paul pose aux chrétiens de Rome en Romains 14.4. Qui es-tu, toi qui
juges un serviteur d’autrui? S’il se tient debout, ou s’il tombe, cela regarde son maitre. Mais il se
tiendra debout, car le Seigneur a le pouvoir de [’affermir. Paul est en train de dire, ‘Chaque croyant
est un serviteur de Jésus, notre Maitre. Chacun de nous rend compte a notre Seigneur pour étre
approuvé ou désapprouvé. Nous n’avons pas le droit de juger un autre comme si nous étions son
maitre. Ce rdle appartient a Dieu.’

Il est vrai que certains individus sont appelés a étre des juges dans les cours de justice de leur
pays. Il s’agit d’une fonction bien 1égitime et il ne faudrait pas penser que Jésus la condamne. Nous
devons savoir cependant qu’il est répréhensible de poser un jugement moral sur la destinée spirituelle
d’une autre personne. Dieu seul peut exercer ce droit, ce qu’il fera d’ailleurs par Jésus Christ au jour
du jugement.



Paul le comprenait fort bien. Il écrit en 1Corinthiens 4.4-5, Car je n’ai rien sur ma conscience;
mais par la je ne suis pas justifié; mais celui qui me juge, ¢ est le Seigneur. Ainsi ne jugez rien avant
le temps, jusqu’a ce que le Seigneur vienne, qui aussi mettra en lumiére les choses cachées des
ténebres, et qui manifestera les conseils des ceeurs, et alors chacun recevra sa louange de la part de
Dieu. Par ces mots, Paul veut nous faire savoir que I’homme ne peut pas se donner le méme pouvoir
que seul Dieu posseéde. Aucun étre humain n’a la compétence nécessaire pour juger un frére sur sa
fidélité envers Dieu car nous ne pouvons pas lire dans la pensee des gens ni évaluer avec justesse leurs
intentions. En outre, nous disposons rarement de tous les faits qui entourent une situation donnée.
Avec tous ces manquements, on doit admettre que I’homme est incapable de se prononcer en toute
connaissance de cause et en toute équité. La legon est simple. Ne jugez pas. Ne jouez pas le role du
Juge Divin. Ne vous prenez pas pour Dieu.

On récolte ce qu’on a semé

Il'y a un grand danger auquel nous nous exposons lorsque nous commengons a juger les
autres. Tot ou tard, nous serons également jugés. Et la sévérité du jugement que nous subirons sera
proportionnelle a la sévérité que nous avons exprimée quand nous avons 0sé condamner les autres.
Car on vous jugera du jugement dont vous jugez, et [’'on vous mesurera avec la mesure dont vous
mesurez. Le critiqueur sera jugé selon la loi de la réciprocité, i.e. que vous serez jugés en appliquant
sur vous la méme mesure dont vous vous étes servis pour juger votre prochain. Cette relation
réciproque présente le principe biblique selon lequel toute personne récolte ce qu’elle a semé. La
parole de Dieu en fait mention a plusieurs endroits. En voici quelques exemples.

Galates 6.7. ...Ce qu’'un homme aura semé, il le moissonnera aussi.

2Corinthiens 9.6. Sachez-le, celui qui séme peu moissonnera peu, et celui qui séme abondamment
moissonnera abondamment.

Matthieu 5.7. Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde!
Jacques 2.13. Car le jugement est sans misericorde pour qui n’a pas fait miséricorde...

Job 4.8. Pour moi, je I’ai vu, ceux qui labourent [’iniquité et qui sément l’injustice en moissonnent les
fruits.

Proverbes 22.8. Celui qui seme l’iniquité moissonne l'iniquité, et la verge de sa fureur disparait.

Ce principe de réciprocité régit la vie de tout homme et il s’applique tant dans ses rapports
avec Dieu qu’avec ses semblables. Il se rapporte tout autant a la maniere dont les gens peuvent nous
juger qu’a la mesure dont Dieu se servira pour juger. Une personne qui est portée a la critique invite
les autres a faire de méme a son égard. Si elle a I’habitude de tenir des propos méchants pour tout et
pour rien, elle doit s’attendre a étre payée de la méme monnaie. De méme, Dieu nous traitera de la
méme fagon que nous agissons envers les hommes. Ceux qui jugent les autres se retrouveront dans une
situation ou ils seront jugés par Dieu. C’est ce qui est arrivé au roi David lorsqu’il s’est approprié la
femme d’un de ses officiers.

Le jugement de David
La Bible nous rapporte cette histoire dans le onzieme chapitre du deuxieme livre de Samuel.
David était devenu amoureux de cette belle femme et on apprend plus tard qu’elle lui donnera un

enfant. Le mari de celle-ci, un vaillant officier, était occupé a faire la guerre pour la nation d’Israél.
Afin de cacher son vice, David s’arrange pour le faire tuer durant une manceuvre militaire. Il va sans

4



dire que David doit maintenant porter le poids de deux péchés sur sa conscience : I’adultére et le
meurtre. Selon les ordonnances divines, ces deux transgressions meritent la peine de mort (Exode
21.12; Lévitique 20.10).

Il aurait cependant été difficile d’appliquer la peine capitale a David. Si son cas avait été
discuté devant un tribunal humain, il aurait probablement pu s’en sortir indemne. Je pense a certains
délits qui font la manchette des journaux et & la maniere dont ils ont été débattus dans nos cours de
justice. J’imagine le roi David au banc des accusés, en présence de son avocat. Quel raisonnement
aurait-il pu utiliser devant le jury pour défendre son client? Je pense qu’il aurait pu présenter une
défense trés solide en argumentant sur la base du fait que David était le roi d’Israél.

Ce titre, en soi, ne lui procure évidemment aucune immunité contre les peines prévues dans la
loi. S’il mérite la peine capitale, on devra exécuter la sentence, qu’il soit un roi ou non. Tout le monde
s’entend la-dessus. Mais notez ceci. A titre de roi, David était le commandant en chef de son armée. Et
Bath-Schéba était 1’épouse d’un officier qui le servait dans son armée. Etant le roi, David avait un
droit absolu d’envoyer n’importe quel soldat a la guerre a I’endroit de son choix. Dans ce cas-ci, il prit
la décision d’envoyer Urie en premiére ligne, a I’endroit le plus dangereux d’une bataille. La
conséquence de cette décision était prévisible : Urie mourut au combat. David a-t-il commis un acte
illégal? Non. Le commandant de I’armée est en droit de placer ses soldats 1a ou il le désire. Face a la
loi des hommes, il n’avait rien a se reprocher. Et bien sir, Urie étant mort, David pouvait maintenant
marier sa veuve en toute 1égitimité. Encore une fois, il n’y a rien de mal a prendre pour épouse une
femme dont le mari est décedé.

Voyez-vous, les intentions du cceur sont infiniment plus difficiles a démontrer que les faits.
On peut probablement établir la responsabilité de David dans la décision de mettre Urie a I’endroit ou
le combat était le plus violent. Mais il est a toute fin pratique impossible de prouver que David voulait
le faire disparaitre afin d’épouser Bath-Schéba, la femme d’Urie. Cette faiblesse limite la capacité de
notre systeme judiciaire a rendre la justice. Mais on ne peut pas tromper Dieu de cette fagon. Dieu
n’est pas dupe. Il avait ses yeux fixés sur le cceur de David, et il a vu son péché. Il a percu le caractére
malfaisant de ses intentions. Un serviteur de Dieu du nom de Nathan est alors venu trouver David pour
lui faire part de toute cette affaire.

‘J’aimerais vous informer, Votre Majesté, d’une désolante histoire. Voici ce qui s’est passé. Il
y avait un homme qui avait une petite brebis. Elle lui était trés précieuse car ¢’est tout ce qu’il
possédait. 1l en prenait soin comme si elle était sa propre fille. Il lui donnait sa nourriture et elle
grandissait avec ses enfants. Elle couchait méme dans ses bras. Il y avait aussi un autre homme dans la
ville. Celui-1a était trés riche. Il avait des brebis et des beeufs en grand nombre. Mais il ne voulait pas
prendre un animal de son troupeau pour le repas qu’il devait servir a un visiteur. II prit plutot la brebis
de ’homme pauvre.’

Quand David entendit ce récit, il se mit dans une violente colére contre I’homme riche.
‘Comment a-t-il 0Sé commettre une telle injustice! Il posséde tant de moutons et malgré cela, il n’a pas
hésité a s’emparer de la seule brebis appartenant a I’homme pauvre. Pour avoir agi ainsi sans pitié, je
déclare qu’il devra compenser la brebis au quadruple.” En d’autres mots, il devra remplacer la brebis
volée par quatre autre brebis. Le prophéete Nathan regarda David droit dans les yeux et lui dit,
‘L’homme qui a fait cela, ¢’est toi!” O, quelle surprise!

Que s’est-il passé? Par cette parabole, Nathan amena David a prononcer une sentence contre
lui-méme. En faisant la déclaration selon laquelle I’homme riche devra rendre la brebis au quadruple,
David se condamnait par une peine similaire. ‘Tu es I’homme riche qui a volé I’agnelle de ’homme
pauvre. Tu as fait périr Urie le Hittite et tu as pris sa femme pour qu’elle devienne ta femme.” Le
Seigneur exécuta la sentence telle que David I’avait prononcée. En conséquence, David perdit quatre
de ses fils. IIs moururent 1’un aprés I’autre. Le bébé que Bath-Schéba avait enfanté a David mourut
(2Samuel 12.15). Puis on tua son fils Amnon (2Samuel 13.28-29). Ensuite Absalom subit le méme

5



sort (2Samuel 18.14-15). Et finalement, Adonija fut aussi assassiné (1Rois 2.24-25). Dieu jugea David
selon son appréciation de la justice dans ce cas-ci, i.e., rendre au quadruple ce qui avait été volé. Car
on vous jugera du jugement dont vous jugez, et [’on vous mesurera avec la mesure dont vous mesurez.

Ne faites pas I’hypocrite

Il y a un contraste qui mérite d’étre noté dans cette histoire. David a réagi trés vivement en
condamnant immédiatement 1’action de I’homme riche mais il était totalement aveugle face a ses
propres péchés. Il pouvait apercevoir le brin de paille qui était dans 1’ceil de ’homme riche mais il ne
se rendait pas compte qu’un objet beaucoup plus imposant obstruait son ceil. Il vivait dans le péché
sans en avoir conscience, ou sans vouloir y faire face.

Le Seigneur Jésus dit, Pourquoi vois-tu la paille qui est dans [’eil de ton frere, et n’apergois-
tu pas la poutre qui est dans ton oeil? Il y a une teinte d’humour dans cette question que Jésus pose.
‘Comment se fait-il que tu sois si habile a discerner un grain de sciure dans 1’ceil de I’autre alors que tu
ne vois méme pas la grosse poutre qui est dans le tien? Quelle aberration!” Jésus utilise souvent un
style hyperbolique pour mettre en relief les points essentiels de son enseignement. La paille et la
poutre représentent les défauts personnels qui nécessitent une correction. Et I’absurdité de la situation
se percoit aisément dans la question suivante : Pourquoi le critiqueur est-il si préoccupé par les petites
imperfections des autres quand il a de graves problémes personnels a régler?

Vous savez, il est extrémement facile pour chacun d’entre nous de commettre la méme erreur,
i.e., d’étre a I’affiit des lacunes de tout le monde sans avoir conscience de ses propres lacunes. 11
semble que cette tendance régit toute I’activité de I’homme dans ses relations avec ses semblables.
Nous avons tous une propension a exagérer les défauts des autres tout en minimisant les nétres. Et
bien souvent, la distorsion se produit davantage sur le plan de I’évaluation que nous faisons de nous-
mémes que sur celle des autres. En Proverbe 21.2, nous pouvons lire cette phrase. Toutes les voies de
I’homme sont droites a ses yeux; mais celui qui pése les ceeurs, ¢ est I’Eternel. Ce manque
d’impartialité semble nous pousser a porter un jugement qui soit toujours en notre faveur.

Se juger soi-méme

Au lieu de regarder les autres, le Seigneur Jésus nous demande d’étre juges de nos propres
actions. Ote premiérement la poutre de ton oeil, et alors tu verras comment éter la paille de I'eil de
ton fréere. Examinez vos propres fautes avant d’aller critiquer celles des autres. N’essayez pas de
résoudre les problémes des autres sans avoir mis de 1I’ordre dans votre propre vie.

11 ne faudrait pas interpréter cette instruction comme une interdiction d’aider ceux qui se
trouvent aux prises avec des difficultés. Jésus nous encourage certainement a venir en aide a ceux qui
en ont de besoin, mais pas avant d’avoir pris soin de s’occuper de nos propres problémes. Ceci est
facile a comprendre. Si vous avez pris la peine de vous pencher sur vos défauts, il est fort probable que
vous allez rendre service aux autres avec tact. Celui qui a su s’examiner et résoudre ses problemes est
capable de voir clairement. Il sera en mesure d’enlever comme il se doit la poussiere dans 1’ceil de son
frére. Nous pouvons également expliquer les paroles de Jésus sous I’angle suivant : les personnes qui
ont acquis la maturité nécessaire pour assister adéquatement les autres sont ceux qui ont appris de
leurs fautes.

En conclusion, le commandement de ne pas juger autrui n’en est pas un qui nous demande de
fermer nos yeux et d’agir en aveugles. Bien au contraire. Jésus veut que nous ayons les yeux grands
ouverts, non pas sur les autres, mais d’abord et avant tout sur notre propre personne. Au lieu de juger
les autres, commengons par nous juger nous-méemes.



