En re iens Chré ijiens

Recueil d’études pratiques et exégétiques des paroles de Jésus
Yves I-Bing Cheng, M.D., M.A.

Basé sur une oeuvre du Pasteur Eric Chang
www.entretienschretiens.com

JE SUIS VENU POUR ACCOMPLIR LA LOI

Matthieu 5.17-20

La legon que nous allons étudier aujourd’hui porte sur un trés important passage. Ce passage

tire son importance du fait qu’il établit le lien entre I’ AT et le NT. Regardons ce passage. Il s’agit de
Matthieu 5.17-20. Ici, le Seigneur Jésus fait la déclaration suivante.

Matthieu 5.17. Ne pensez pas que je sois venu pour abolir la loi ou les prophétes. Je suis venu non
pour abolir, mais pour accomplir.

18 En vérité je vous le dis, jusqu’a ce que le ciel et la terre passent, pas un seul iota, pas un seul trait
de lettre de la loi ne passera, jusqu’a ce que tout soit arrive.

19 Celui donc qui violera ['un de ces plus petits commandements, et qui enseignera aux hommes a
faire de méme, sera appelé le plus petit dans le royaume des cieux, mais celui qui les mettra en
pratique et les enseignera, celui-la sera appelé grand dans le royaume des cieux.

20 Car je vous le dis, si votre justice n’est pas supérieure a celle des scribes et des pharisiens, vous
n’entrerez pas dans le royaume des cieux.

Le maintien de la loi de Dieu

En écoutant ces paroles de Jésus, nous pouvons facilement constater le point sur lequel notre
Seigneur veut insister. Jésus dit ici, ‘N’allez surtout pas croire que je sois venu pour supprimer la loi.
Je ne suis pas venu pour abroger ce qui est écrit dans la loi.” Il est important de se remémorer
réguliérement cette déclaration de Jésus car il semble qu’on ait tendance a I’oublier. Chaque
génération a eu sa part de croyants qui ont voulu enseigner que la loi n’avait plus sa raison d’étre.
‘Nous sommes maintenant dans la dispensation de la grace,’ disent-ils, ‘et nous n’avons plus a nous
préoccuper de la loi.’

Ce courant de pensée a eu un impact négatif sur la vie de 1’église. Il y a eu une tendance a
négliger et a prendre a la 1égére la loi de Dieu. L exhortation a observer et a pratiquer tous les
commandements de Dieu perdait ainsi beaucoup de son sens. Chacun pouvait marcher selon sa propre
justice et sans la loi, il est difficile de dire a quelqu’un qu’il ne marche pas sur le droit chemin. Ainsi,
il y avait un risque constant d’abaisser le niveau moral et spirituel de la vie chrétienne.

Qu’on se le dise, méme avec la venue de Jésus et la nouvelle alliance qu’il nous apporta, la loi
n’a pas disparu. ‘Je ne suis pas venu pour abolir la loi, mais pour I’accomplir.” Comprenons bien ces
paroles de Jésus. Il nous dit, ‘Ne vous imaginez pas que je sois venu pour réduire les exigences
morales de la vie chrétienne. La justice du chrétien doit continuer a caractériser sa marche avec Dieu.
N’allez surtout par croire qu’on n’a plus a se soucier du péché sous prétexte que la grace de Dieu est



avec nous. On ne peut pas continuer a marcher impunément dans le péché et s’imaginer qu’on ira au
paradis.’

Le Seigneur Jésus s’est li¢ d’amitié¢ avec les publicains et les pécheurs. Mais cela ne veut pas
dire qu’il approuvait leur manque de valeur morale. Il n’a pas abaissé les normes de la justice divine
afin de les rendre plus accessibles aux pécheurs. Bien au contraire. Son intention était de les sauver. Et
pour ce faire, il devait les conduire vers une vie dont la justice devait surpasser celle des scribes et des
pharisiens.

Définir la loi

En lisant cette déclaration de Jésus, Ne pensez pas que je sois venu abolir la loi ou les
prophetes, il s’avére nécessaire de définir correctement ce que notre Seigneur désigne par ‘loi’. Nous
allons décrire le sens de ce mot ‘loi’ en utilisant les propres paroles de Jésus. C’est en Matthieu 22.34-
40 que Jésus parle a nouveau de ‘la loi et les prophétes.” Dans ce fameux passage, nous voyons un
scribe questionner Jésus dans I’intention de lui tendre un piége. Il lui demanda, Maitre, quel est le plus
grand commandement de la loi? Et voici la réponse de Jésus.

Matthieu 22.37. Jésus lui répondit : Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton ceeur, de toute ton
ame, et de toute ta pensée.

38 C’est le premier et le plus grand commandement.

39 Et voici le second, qui lui est semblable : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme.

40 De ces deux commandements dépendent toute la loi et les prophétes.

L’esprit de 1a loi peut se résumer a I’intérieur de ces 2 commandements. 11 s’agit d’aimer le
Seigneur ton Dieu, de tout ton cceur, toute ton ame, et toute ta pensée. Et aussi d’aimer ton prochain
comme toi-méme. De ces deux commandements dépendent toute la loi et les prophetes. C’est ici que
nous retrouvons la méme expression ‘la loi et les prophétes.’ Je ne suis pas venu pour abolir la loi ou
les propheétes. En réponse a ce scribe, Jésus affirme que toute la loi, si on la considére du point de vue
de son essence, doit &tre comprise sur la base de ces 2 commandements : aimer Dieu de tout son ceeur,
ame, et pensée, et aimer son prochain comme soi-méme.

Lorsque nous comprenons la loi de cette manicre, nous réalisons avec plus de discernement
que certes la loi ne peut pas étre abolie. Non seulement ne peut-elle pas étre supprimée, mais on peut
dire aussi que 1’esprit de cette loi constitue 1’essence méme du christianisme. Si vous mettez la loi a la
poubelle, c’est tout le christianisme que vous jetez a la poubelle.

Donc la loi signifie que Dieu nous demande de 1’aimer de tout notre étre et d’aimer notre
prochain comme soi-méme. Ceci n’a jamais été aboli. En fait, ces deux commandements sont au
centre de I’enseignement de Jésus.

Vous voyez que la vie chrétienne suit la loi du tout ou rien. Souvenez-vous du plus grand
commandement, tout ton cceur, toute ton ame, toute ta pensée. Toute ta personne. La Bible ne connait
pas de chrétien a temps partiel. C’est tout ou rien. On marche selon la loi de Dieu ou autrement, on
oublie la loi au complet. Il y a ici une exigence qui n’accepte aucun compromis. C’est en ces termes
que Dieu décrit le niveau d’engagement du croyant. Et si loi exige I’engagement de toute la personne,
la venue de Jésus introduit un christianisme qui n’en demande pas moins. ‘Non seulement je ne suis
pas venu pour abroger la loi, mais je suis venu pour 1’accomplir.’

Accomplir la loi

La justice qui était contenue dans la loi, parfois de fagon sous-entendue, Jésus va maintenant
I’accomplir en la révélant explicitement dans toute sa splendeur. Il veut faire ressortir toutes les



nuances de la loi que Dieu avait en téte a I’origine. A cet égard, un théologien (Dr. John Stott) a dit
que ‘Jésus accomplit la loi en nous montrant 1’aspect radical de la justice de Dieu.” Et a premiére vue,
il y a de quoi en frémir. Elle est si radicale que si votre justice ne dépasse pas celle des scribes et des
pharisiens, vous ne pourrez pas entrer dans le royaume des cieux.

Prenons I’exemple du 7°™ Commandement, Tu ne commettras pas d’adultére. Dans la
mentalité de I’AT, 1’adultére se définissait strictement par des critéres physiques. Ainsi on considérait
qu’il y a eu adultére seulement s’il y a eu un rapport sexuel, et donc physique, en dehors des liens du
mariage. Maintenant, le Seigneur Jésus reprend ce commandement de I’AT et en dégage tout son sens.
Ce que Dieu considére comme étant un adultére ne se limite pas a I’acte sexuel. Quiconque regarde
une femme au point de nourrir le désir de coucher avec elle a déja commis 1’adultére avec elle dans
son cceur (Matthieu 5.28).

Le Seigneur Jésus est venu accomplir la loi en enseignant I’esprit et la lettre de la loi. Ainsi, en
parlant de ce commandement sur 1’adultére, il nous dit que le péché ne se manifeste pas toujours sous
une forme physique. Il peut exister dans un état qui échappe a la vue et a la connaissance des étres
humains. Mais Dieu peut le voir car son regard pénétre le coeur de I’homme. A partir du moment ot
vous avez regardé une femme au point de vouloir la retrouver dans votre chambre a coucher, vous
avez déja commis un péché aux yeux de Dicu. Dieu s’attend a ce que notre justice s’exprime tant dans
notre comportement qu’au niveau de notre vie intérieure.

Paul et 1a loi

Les écrits de Paul sur la loi viennent renforcir ce que Jésus a déja enseigné dans les évangiles.
Dans la lettre aux Romains, Paul donne 3 qualificatifs a la loi. II dit que la loi est sainte (Romains
7.12). La loi est spirituelle (Romains 7.14). Et la loi est bonne (Romains 7.16). Voila donc 3 adjectifs
que Paul utilise pour qualifier la loi. La loi est sainte, spirituelle, et bonne. Comment peut-on penser
abolir ce que la Bible déclare étre sainte, spirituelle, et bonne?

Lorsque Paul affirme que le chrétien n’est plus sous la loi, il faut comprendre qu’il fait
allusion a la dispensation de la loi. La dispensation de la loi correspond a I’ancienne alliance. Nous ne
sommes plus dans 1’ancienne alliance, mais plutdt dans la nouvelle alliance, la dispensation de la
grace. En Romains 6.14, on peut lire, Le péché ne dominera pas sur vous, car vous n’étes pas sous la
loi, mais sous la grdace. On a ici le contraste de 2 dispensations, celle de la loi et celle de la grace.
Donc le fait que le croyant ne soit pas sous la loi ne doit pas nous amener a conclure qu’il ne doit plus
tenir compte de la loi. C’est encore Paul qui dit en 1Corinthiens 9.21, ...et pourtant je ne suis pas moi-
méme sans la loi de Dieu, mais sous la loi de Christ... Vous voyez la nuance? Nous ne vivons pas
dans la dispensation de la loi, mais nous ne sommes pas non plus sans la loi de Dieu.

Par ailleurs, Paul parle de I’accomplissement de la loi a plusieurs endroits dans ses lettres.
Prenons par exemple Romains 13.10 ou il écrit (et je cite), .../ 'amour est donc I’accomplissement de la
loi. 1l répéte la méme chose en des termes presque similaires en Galates 5.14. Car toute la loi est
accomplie dans une seule parole, celle-ci : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. Toute la loi
trouve son accomplissement dans cette seule parole : aimer. Vous voyez que Paul ne fait que reprendre
ce que Jésus a déja enseigné, a savoir que la loi doit étre comprise selon ce qui constitue son essence.
Et I’essence de la loi est contenue dans un seul commandement, celui d’aimer. Aimer Dieu et aimer
son prochain.

Paul nous demande d’aimer car en obéissant a ce commandement, nous accomplissons Ia loi.
Il n’a jamais dit que la loi n’existait plus. Certes, il affirme que nous ne sommes pas justifi¢s par les
ceuvres de la loi. Mais c’est une toute autre question. Bien que notre justification ne provienne pas des
ceuvres de la loi, nous ne sommes pas sans la loi de Dieu. La loi nous aide a aimer selon la volonté de
Dieu.



Le plus petit et le plus grand
Regardez maintenant le v. 19. Matthieu 5.19.

Matthieu 5.19. Celui donc qui violera [’'un de ces plus petits commandements, et qui enseignera aux
hommes a faire de méme, sera appelé le plus petit dans le royaume des cieux, mais celui qui les mettra
en pratique et les enseignera, celui-la sera appelé grand dans le royaume des cieux.

11y a 2 types d’individus qui sont mis en contraste dans ce verset. Il y a d’abord celui qui viole
les commandements, plus précisément celui qui défait les ordonnances de Dieu. Le mot grec traduit ici
par le verbe ‘violer’ se retrouve en Jean 1.27 ou Jean le Baptiste avoue qu’il n’est pas digne de délier
la courroie de la sandale de Jésus. Délier, défaire, desserrer, relacher la pratique des commandements,
c’est ce qu’on entend par ‘violer’ /’'un de ces plus petits commandements. Celui-la est appelé le plus
petit. L’autre type d’individu est celui qui obéit aux préceptes divins en les enseignant et en les
mettant en pratique. Celui-la est appelé grand dans le royaume des cieux.

Quelle legon retire-t-on de ce verset? Nous apprenons par ce passage que dans le royaume des
cieux, tous ne sont pas considérés sur le méme pied d’égalité. 11 existe une différence dans la grandeur
spirituelle de chacun. Certains brillent comme le soleil. D’autres dégagent une lumiére plutot faible.
Qu’est-ce qui fait la différence? Comment mesure-t-on la qualité d’une personne sur le plan spirituel?
Réfléchissez bien a cette question. Vous serez déclarés ‘grands’ ou ‘petits’ dans le royaume des
cieux selon votre obéissance aux commandements. Le degré d’observance de la loi de Dieu
constitue la mesure de la spiritualité¢ de quelqu’un. Voila une legon qui a des conséquences pratiques
immédiates.

11 se peut que cette conclusion vous offusque un peu. J’entends déja certains dirent, ‘Pourquoi
ambitionner pour étre le plus grand? Faire partie du royaume des cieux me suffit amplement. Je suis
déja sauvé et je me contente du don gratuit de Dieu.” C’est ce que j’appelle faire preuve d’une fausse
modestie spirituelle. Les Saintes Ecritures n’enseignent pas ce genre d’humilité, si on peut appeler
cela de I’humilité. Regardez I’intensité de Paul. Paul cherchait avec vigueur a étre le plus grand, et non
pas le plus petit. En 1Corinthiens 9, il écrit que plusieurs font la course mais qu’un seul gagne le prix.
Et Paul était de ceux qui voulaient remporter le prix. Courez de maniére a [’ obtenir, écrit-il dans sa
lettre. On ne peut certainement pas appeler cela de la modestie. Il y a dans cette exhortation une
intensité spirituelle qui ne cachait pas ses ambitions. Paul ne pouvait pas se contenter que d’étre sauvé.
11 était déterminé a courir de maniére a gagner la couronne impérissable. Il voulait engager toutes ses
énergies pour plaire a Jésus. C’est ainsi que s’exprimait la grandeur spirituelle de cet homme.

Je pense que si on est honnéte avec soi-méme, on doit reconnaitre qu’il y a dans le cceur de
chacun un désir implicite a étre grand, a étre le meilleur. Et il n’y a rien de mal a cela. Par contre, la
motivation qui nous pousse a rechercher ce qui est grand peut étre soit de nature charnelle ou
spirituelle. Savez-vous ce qui motive un croyant a vouloir grandir spirituellement plutot que de se
contenter simplement de faire partie de la famille de Dieu? L’intensité de son amour pour Dieu fait
toute la différence. Je veux aimer Dieu de tout mon cceur. Je suis disposé a accomplir tout ce qu’il me
demande afin de lui plaire. C’est pourquoi je cherche a obéir aux ordonnances de Dieu.

Je prie le Seigneur qu’a I’intérieur de nos églises, tous et chacun se soucient de viser haut dans
le royaume des cieux, offrant rien de moins que le meilleur de soi-méme & Dieu.

Les pharisiens
Continuons maintenant a regarder les paroles de Jésus dans ce passage. Le Seigneur Jésus

déclare que non seulement la grandeur spirituelle d’un disciple est déterminée par une justice qui se
conforme a la loi, mais son admission dans le royaume de Dieu ne peut étre permise sans une

4



conformité a la loi qui soit supérieure a celle des scribes et des pharisiens. C’est pourquoi Jésus dit au
v. 20, ...si votre justice ne surpasse pas celle des scribes et des pharisiens, vous n’entrerez point dans
le royaume des cieux. Nous avons dans ce verset une comparaison de la justice dans le royaume des
cieux et celle qui caractérise les spécialistes de la loi et les pharisiens.

En parlant des pharisiens, je me vois dans 1’obligation d’apporter certaines précisions. On a
une tendance spontanée a considérer négativement les pharisiens. Ils sont les méchants de I’histoire
biblique. Ils représentent le summum de la malveillance spirituelle. Ils n’ont rien de bon a montrer sur
le plan de la piété. Ce sont tous des hypocrites qui prétendent connaitre la loi mais au fond, on sait
bien qu’ils ne I’appliquent pas pour eux-mémes. Si je vous demandais de penser a des mots décrivant
la personnalité du pharisien, il y a fort a parier qu’on retrouverait des mots comme orgueilleux,
hypocrite, 1égaliste, tatillon, porté a la critique, absence d’autocritique, et ainsi de suite.

Vous savez, plus je réfléchis sur la question des pharisiens, plus je m’étonne de I’importance
que la Bible leur accorde quant au nombre de versets qui se rapportent a ces chefs religieux. Et plus
j’ai la conviction qu’il y a quelque chose de fondamentalement erronée dans cette fagon de percevoir
les pharisiens. Il y a des choses que vous devez savoir a propos de ces dirigeants religieux, des choses
qu’on semble vouloir garder sous silence. Et si vous me permettez, j’aimerais briser ce silence afin
d’équilibrer ce que je per¢ois comme étant une distorsion de I’image du pharisien. J’espére que par
mes commentaires, vous allez vous dégager de cette notion que les pharisiens ne soient qu’une bande
d’hypocrites ne méritant que la réprobation de Dieu.

Les pharisiens sont apparus a une époque ou on voulait remettre en question la loi de Dieu.
L’influence grandissante de 1I’hellénisme, i.e. de la civilisation grecque, mettait en péril le judaisme.
De plus en plus de Juifs se laissaient séduire par les coutumes grecques. Certains Juifs fideles se sont
organisés pour former des partis de résistance afin de contrer cette menace pour la foi juive. Les
pharisiens étaient de ceux qui défendaient le plus farouchement 1’observation de la loi. D’ailleurs, le
mot ‘pharisien’ tire son origine d’un mot hébreu qui signifie ‘séparé’. Les pharisiens se caractérisaient
par leur séparation du monde, de la masse humaine. De quelle fagon les pharisiens se sont-ils séparés?
Par un dévouement entier a la loi de Dieu. Les pharisiens cherchaient résolument a appliquer la loi a
tous les détails de la vie quotidienne. Il n’y avait aucun doute que 1’obéissance a la loi représentait la
plus importante priorité de leur vie.

Les pharisiens formaient un groupe religieux que le peuple respectait au plus haut point et
qu’on appréciait a cause de leur droiture. Si on voulait chercher des exemples vivants de droiture,
¢’était sur les pharisiens qu’on portait les regards. L’historien juif Joséphe écrivait au sujet des
pharisiens qu’ils tentaient par tous les moyens de plaire a Dieu. Tout pharisien avait en téte comme
priorité I’enseignement de la loi et son application a tous les aspects de la vie des gens afin qu’ils
meénent une vie juste en dépit des fortes pressions culturelles et politiques de leur époque.

Cette ardeur religieuse les conduisait souvent a faire plus que ce que la loi demandait. Dans la
parabole du pharisien et le publicain, en Luc 18.12, le pharisien disait, Je jeiine deux fois la semaine,
je donne la dime de tout ce que je posséde. Les pharisiens consacraient 2 jours par semaine au jeline,
habituellement le lundi et le jeudi. La loi n’en demandait pas autant. Saviez-vous que la pratique du
jeline n’est pas prescrite dans la loi sauf pour une seule occasion dans 1’année, au jour des expiations.
En dehors de cette journée trés solennelle, il n’y avait rien dans la loi qui commande 1’abstention de
nourriture. Je donne la dime de tout ce que je posséde. Encore une fois, ¢’est aller au-dela de ce que la
loi demande. Dans I’AT, il y avait certaines exemptions a la dime. La loi ne demandait pas le paiement
de la dime sur toute chose. Or, certains pharisiens allaient aussi loin que de donner la dime de tout ce
qu’ils possédaient. Remarquez que cela représente plus que de payer 10% de ses revenus.

Si Jésus s’est conduit trés durement envers les pharisiens, ce n’est pas parce qu’ils étaient si
loin de la vérité. Au contraire, ils étaient trés proches de la vérité mais pas tout a fait 1a encore. Voyez-



vous, ¢’est souvent a ceux qui sont proches de nous que 1’on prend la peine de parler ouvertement. Et
parfois, cela signifie qu’il faut parler avec une choquante franchise.

L’erreur des pharisiens

Qu’est-ce qui fait donc défaut dans la justice des pharisiens pour inciter Jésus a dire, ...si votre
Justice n’est pas supérieure a celle ... des pharisiens, vous n’entrerez point dans le royaume des
cieux? Afin de donner une réponse simple et directe a cette question, je vais tout simplement vous
citer un verset. Il s’agit de Matthieu 23.23. Malheur a vous, scribes et pharisiens hypocrites! Parce
que vous payez la dime de la menthe, de [’aneth et du cumin, et que vous laissez ce qu’il y a de plus
important dans la loi : le droit, la miséricorde et la fidélité; c’est la ce qu’il fallait pratiquer sans
laisser de coté le reste.

Jésus n’a pas accusé les pharisiens de manquer de piété. Il leur a dit que leur justice était
hypocrite. Dans ce 23"™ chapitre de Matthieu, Jésus répétait constamment qu’ils étaient des
hypocrites. Malheur a vous, scribes et pharisiens hypocrites! Et dans le contexte de ce passage, &tre
hypocrite veut dire accorder la priorité aux actes extérieurs de la loi au détriment des dispositions
intérieures du ceceur. Justice, miséricorde, fidélité, amour.

Il y a une importante lecon a retenir de tout cela. Il est possible d’étre tellement préoccupé a
appliquer la loi dans les moindres détails, qu’on en arrive a oublier 1’esprit de la loi. On perd de vue
les principes moraux et spirituels de la loi. L’essence de la loi, on s’en souviendra, trouve sa définition
dans I’acte d’aimer. Et vous savez, cette legon ne regarde pas que les pharisiens. Elle nous concerne
aussi en tant que chrétiens.

Le pharisien en nous

Laissez-moi vous dire ceci. Il y a beaucoup de pharisiens dans nos églises aujourd’hui. Il y a
beaucoup d’hypocrites qui fréquentent nos églises. Vous pensez que je suis trop dur? J’aimerais vous
poser les questions suivantes.

1. Pourquoi y a-t-il des gens qui connaissent toutes les bonnes réponses sur le plan
théologique mais qui ne semblent pas marcher dans la droiture?

2. Pourquoi avons-nous tant de difficulté a nous débarrasser d’une tradition d’église
quand elle semble étre devenue un fardeau pour I’application d’un enseignement
biblique?

3. Pourquoi y a-t-il de ces gens qui, malgré leur z¢le a rechercher la justice, ne peuvent
accepter que leur propre justice?

4. Pourquoi y a-t-il des gens qui, préchant la liberté que nous avons en Christ, ne cessent
d’ajouter des régles de conduite a la vie chrétienne?

5. Pourquoi y a-t-il parfois une telle contradiction entre 1’image publique du chrétien et
sa vie privée?

Vous savez quoi? Vous et moi, jusqu’a une certaine mesure, nous sommes tous des pharisiens.
Nous avons tous une tendance au pharisaisme. Quiconque ne reconnait pas cela vit sa foi dans
I’illusion. Voyez-vous, I’exemple des pharisiens constitue 1’un des meilleurs miroirs qui se trouvent
dans la Bible pour refléter la véritable condition spirituelle de notre cceur. C’est pourquoi un juste
point de vue des pharisiens peut contribuer a notre croissance spirituelle. Cela nous améne
constamment & reconnaitre notre faillite spirituelle et notre dépendance en Dieu pour améliorer notre
sort.

Car en effet, qui peut vraiment surpasser la justice des pharisiens? Qui peut déclarer que sa
justice est supérieure a celle des pharisiens? C’est tout simplement impossible. Impossible.



Mais vous connaissez la bonne nouvelle? Est-ce que vous savez ce que Dieu nous annonce
dans sa Parole? Fermez vos yeux et écoutez son message pour nous.

Dieu nous dit, ‘Je ne t’ai jamais demandé de vivre la vie chrétienne en te fiant sur tes propres
forces. Méme avec toute la volonté du monde, aucun effort humain ne peut suffire a réformer le coeur
de I’homme. Tu peux I’essayer en dépensant toutes tes énergies. Tu essuieras un échec. Tu dois laisser
Jésus remplir ton cceur avec le Saint Esprit. Car la vie chrétienne doit étre vécue avec la puissance de
mon Esprit. Céde le contrdle de ta vie aux mains du Saint Esprit. Cherche a me connaitre davantage
chaque jour au travers de la souffrance, de mort et de la résurrection de mon Fils bien-aimé. A mesure
que tu seras rempli de I’Esprit et que tu t’approcheras de moi, tu sentiras la présence de ma puissance.
Elle te transformera d’une maniére qui aurait été impossible avec tes propres forces. Puis ta vie brillera
d’une justice qui dépassera celle de tous les pharisiens. Et alors, tu seras déclaré grand dans mon
royaume.’



	Entretiens Chrétiens
	JE SUIS VENU POUR ACCOMPLIR LA LOI

	Matthieu 5.17-20
	Le maintien de la loi de Dieu
	Définir la loi
	Accomplir la loi
	Paul et la loi
	Le plus petit et le plus grand


